
bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 1

 Listen to this article

Auteur : Johanes Kot. , Conférence Franco-Allemande, le 13/12/2025, Zoom

– Symposium #01 –

LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE) 1 FRUIT DE L’ESPRIT

Dans l’épître aux Galates, chapitre 5, l’apôtre Paul mentionne d’abord les particularités
mauvaises des oeuvres de la chair, puis il fait la liste des bons traits de caractère résultant
de l’action de l’Esprit de Dieu : „l’amour, la joie, la paix, la patience, la bonté, la bénignité,
la fidélité, la douceur, la tempérance.“
La sixième caractéristique du fruit de l’Esprit est « agathosyne », en grec « αγαθωσύνη »,
(bénignité).
Il est difficile de décrire précisément la signification de cette vertu du fruit de l’Esprit. Les
huit autres sont caractérisées par des traits de caractère très spécifiques du chrétien. Mais
(être2) „bon“ est un concept plus large et général. La difficulté pour définir ce mot réside
dans le fait que sa signification dépend du contexte.
Dans tous les cas, le sens du mot grec « χρηστότης » prononcé -chrestotis -, (qui signifie
mot à mot „amabilité“ (mais que Segond traduit par „bonté“3), la cinquième caractéristique
du fruit de l’Esprit, et « agathosyne ou agathosyni » (bénignité en français) sont très
proches. Ces concepts sont très liés entre eux.
On peut dire que l’agathosyni (en français bégninité selon la traduction Segond) comporte
davantage d’activité. La chrestotis est une qualité du cœur et de l’esprit, tandis que
l’agathosyne est une qualité du comportement et de l’action.
Être bon est caractérisé par la gentillesse, la douceur, la générosité, le fait d’avoir un effet
bénéfique sur les autres et de ne jamais être la cause de souffrance.
Cette caractéristique indique également que l’être humain a le devoir de pardonner au
pécheur et à celui qui est dans l’aveuglement. C’est un devoir, car Dieu est bon, raison pour
laquelle il pardonne au pécheur. Et nous savons qu’un être humain appartient à Dieu
lorsqu’il est empreint d’humilité, de bonté et de compassion.



bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 2

Aussi le psalmiste chante-t-il sans cesse : „Louez l’Éternel, car il est bon, car sa miséricorde
dure à toujours!“ (Psaumes 106:1, 107:1, 136:1) Et dans le Psaume119 : 68, nous lisons que
le Dieu Eternel est „bon et bienfaisant“.
Dans beaucoup de traductions de la Bible, le mot grec « agathosyne » (= bénignité4 dans
Galates, selon Segond), nous trouvons tantôt « bonté », tantôt « bienveillance » (Voir Tite
3:4, Romains 2:4, 2 Corinthiens 6:6, Éphésiens 2:7, Colossiens 3:12, Galates 5:22).
Un théologien anglais estima que, quand Jésus débarrassa le temple de la corruption, il
avait fait preuve d’agathosyne (=de bénignité, -pour reprendre le mot choisi par Segond-
Note ajoutée par le tranducteur 4 Ajouté par le traducteur

5) ; en revanche, il utilisa le mot grec chrestotis (bonté) à l’égard de la pécheresse qui lui
oint les pieds. En tant que chrétiens, il nous faut manifester de la bonté à la fois
bienveillante et rigoureuse.
L’apôtre Paul n’a-t-il pas écrit aux Romains (chap. 11, V. 22) que le Dieu éternel est bon et
sévère ? Oui, et cela dépend de l’attitude et des agissements des êtres humains.
En réalité, seul Dieu est bon. Jésus le démontra en répondant au jeune homme riche (Cf
Matthieu 19:17), confirmant ainsi une série de déclarations de l’Ancien Testament allant
dans le même sens (1 Chr. 16:34, 2 Chr. 5:13). La bonté de Dieu, qui se manifeste dans le
sacrifice de son Fils, pousse à la repentance (Romains 2:4) et engendre un renouvellement
(changement6) chez l’homme. Dans l’Église de Christ, où l’Esprit de Dieu produit de l’effet,
de bonnes œuvres sont pratiquées (Éphésiens 2:10, Colossiens 1:10). Mais il s’agit ici non
pas d’une performance propre des disciples de Christ, mais de l’œuvre de l’esprit saint. Et
cela doit conduire à glorifier Dieu (Matthieu 5:16).
La bonté que l’Esprit de Dieu produit comme fruit chez les chrétiens ne signifie toutefois
pas, dans cette vie, un état d’absence de péché ni d’un état de perfection. L’esprit et la
chair sont encore opposés entre eux (Gal. 5:17). Mais les disciples de Jésus ont dans leur
combat la promesse qui se trouve en Philippiens 1 : 6 : « celui qui a commencé en vous
cette bonne oeuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus Christ.
Celui qui est bon et aimable porte un intérêt actif au bien-être des autres, il est serviable et
agréable envers ses semblables. JAHWEH manifeste sa bonté aimante de différentes
manières. Il ouvre et montre le chemin et donne le meilleur exemple à cet égard. Oui, il est
même „bon pour les ingrats et pour les méchants“, car il souhaite ainsi les mener à la
repentance (Luc 6:35, Romains 2:4, Tite 3:4, 5). Et Lui, Celui qui a créé l’univers et le
domine souverainnement, le Dieu tout-puissant, « ne rejette personne7 » (Job 36:5).



bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 3

Les chrétiens sont vivement invités à se revêtir de bonté (Col. 3:12, Éph. 4:32) et à
développer le fruit de l’Esprit de Dieu, qui inclut la bénignité (Gal. 5:22). De cette manière,
ils se recommandent en tant que serviteurs de Dieu (2 Cor. 6:4-6). La charité8 est « pleine
de bonté » (comme mentionné en 1 Corinthiens 13:4).
La bonté aimante est une merveilleuse qualité de Dieu, et il prend plaisir à la manifester
dans sa manière d’agir envers les humains (Psaume 36:7, 62:12, Michée 7:18). Si ce n’était
pas le cas, l’humanité serait déjà parvenue à sa fin depuis longtemps. Oui, « Les bontés de
l’Éternel ne sont pas épuisés, ses compassions ne sont pas à leur terme; Elles se
renouvellent chaque matin. Oh! que ta fidélité est grande! » (Lamentations 3:22, 23). C’est
grâce au nom glorieux de Dieu et à sa bonté aimante que Moïse put intercéder en faveur
du peuple rebelle d’Israël (Voir Nombres 14:13-19).
La Bible montre que Jéhovah montre sa bonté aimante de diverses manières et dans
diverses circonstances, par exemple lorsqu’il libère quelqu’un ou préserve sa vie (Psaume
6:5, 119:88, 1599), lorsqu’il le garde et le protège (Psaume 40:11, 61:7, 143:12). Grâce à la
bonté de Jéhovah, une personne qui a péché peut être rétablie (Psaume 25:7). Oui, la
bonté de Dieu est une source de grande joie (Psaume 31:7), oui, elle est comme un beau
sentier sur lequel on peut marcher (Psaume 25:10).
Ce que Dieu entend par « bien » est exprimé dans Michée 6:8 et répété dans Luc 10:42 : La
bonne part (à savoir : „Marie, qui, s’étant assise aux pieds du Seigneur et écoutait sa
parole“), consiste à écouter le Seigneur.
Tous les êtres humains se sont détournés de Dieu et, selon le jugement de la Bible, ne sont
pas bons : ils sont éloignés de Dieu. « …Il n’en est aucun qui fasse le bien, pas même un
seul » (Psaume 14:3, Romains 3:12, Ecclésiaste 7:20).
Dieu donne son Esprit à ceux qui lui obéissent (Actes 5:32). L’homme doit vouloir et
demander la vérité et la justice divines. (Psaume 51:10 et 11 ; 1 Corinthiens 2:9)
À l’heure actuelle, il n’est toutefois pas facile d’être bon. Beaucoup de gens sont « ennemis
des gens de bien10 » (2 Tim. 3:3).
La bonté dans l’action
Notre Seigneur nous a enseigné ce qu’est la bonté dans l’action dans le récit du bon
Samaritain (Luc 10:25-37).
Le chemin reliant Jérusalem à Jéricho traversait le redoutable désert rocailleux de Juda. C’était une longue route
escarpée, réputée très dangereuse en raison des brigands qui y sévissaient. Le prêtre et le lévite craignirent peut-
être de se souiller en touchant un cadavre. Or ce ne fut pas la cause, mais leur manque d’amour pour leur prochain –
malgré leurs hautes aspirations spirituelles – qui fut déterminant. Le troisième voyageur n’était pas un laïc juif ;
c’était un Samaritain. Si l’homme blessé n’avait pas freçu d’aide, il serait mort misérablement dans le désert esseulé.



bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 4

Par des doctrines pharisaïques le commandement de l’amour du prochain fut
exclusivement restreint aux Israélites. De cette manière, les non-Juifs ne pouvaient pas être
considérés comme des « prochains ». En proposant le récit du bon Samaritain, cet homme
méprisé par les Juifs, à moitié païen, c’est à dire, à leurs yeux, complètement étranger,
Jésus montre ce qui doit être compris dans le terme « prochain » à condition de bien
appliquer la parole et la volonté de Dieu : « Mais un Samaritain, qui voyageait, étant venu
…, fut ému de compassion lorsqu’il le vit. Il s’approcha, et banda ses plaies, en y versant de
l’huile et du vin ; puis il le mit sur sa propre monture, le conduisit à une hôtellerie, et prit
soin de lui11. »
Le comportement du Samaritain est exemplaire. Il fait tout ce que cette situation exigeait.
Son aide résulte de la compassion. Il va vers le malheureux, désinfecte ses blessures avec
de l’huile et du vin, qui étaient considérés comme des remèdes, et l’emmène dans une
auberge. Le lendemain matin, avant son départ, il donne à l’aubergiste deux deniers, soit
l’équivalant de deux jours de salaire d’un ouvrier (d’après Matthieu 20:2), pour les soins à
prodiguer au blessé et promet de prendre en charge tous les frais nécessaires pour le
soigner. Cet homme avait un cœur miséricordieux et mit en pratique l’amour pour le
prochain, et ce faisant, il proclame la bonté du Créateur que chaque être humain doit avoir
dans son cœur.
L’amour est en relation directe avec la bonté. L’amour implique une bonté invincible et une
bienveillance sans limite. L’amour est chez l’être humain l’esprit et le sentiment qui
recherchent toujours ce qu’il y a de mieux et de plus élevé pour ses semblables, quels qu’ils
soient et quelle que soit leur attitude à son égard. Et le véritable amour et la véritable
bonté produiront avant tout deux choses : a) ils veulent aider et b) ils engendrent le
pardon. Nous pouvons dire que ces deux qualités trouvent leur origine dans la foi et se
caractérisent par une main généreuse et un cœur indulgent.
« Aimer la bonté »
Le verset 8 du chapitre 6 de Michée est sans aucun doute l’un des versets les plus
importants et les plus connus de toutes les Écritures Saintes. „On (Dieu) t’a fait connaître,
ô homme, ce qui est bien; et ce que l’Éternel demande de toi, c’est que tu pratiques la
justice, que tu aimes la miséricorde, et que tu marches humblement avec ton Dieu!“
Le prophète met l’accent sur trois vertus et actions fondamentales que Dieu exige d’abord
de son peuple et, (qu’il exigera) dans le royaume à venir, de tous les peuples de la terre : 1)
pratiquer la justice, 2) aimer la bonté / pratiquer le véritable amour et 3) marcher
humblement avec Dieu.
La deuxième exhortation dans Michée 6:8 est d’aimer la bonté. Et il n’y a pas de bonté sans amour
véritable, ni d’amour sans bonté véritable.



bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 5

Dieu accorde sa bonté à tous ceux qui espèrent en lui et lui font confiance. (Ps. 34:7-9 ;
31:19 ; 145:18,19) La bonté est le motif fondamental et constant des actions de Dieu envers
son peuple. (Deutéronome 33:3 ; Psaume 47:4 ; Jérémie 31:3, 32:40, 41)
Dieu demande à tous d’aimer la bonté. Pratiquer la bonté/l’amour signifie pratiquer le
pardon (2 Corinthiens 2:7, 8) et prendre part aux besoins de ses frères et sœurs et de ses
semblables (Romains 12:13 ; Hébreux 13:16 ; Psaume 41:1 ; Proverbes 19:17, 22:9).
L’amour véritable doit se caractériser par un cœur indulgent et une main généreuse. Et le
don de l’amour/de la bonté confère à chaque enfant de Dieu un doux caractère.
La bonté/l’amour chrétiens ont un impact sur toute la personnalité. Ils influent à la fois sur
le cœur et l’esprit ; et ils agissent à la fois sur nos sentiments et notre volonté. De la
rencontre avec l’amour de Dieu (1 Chroniques 16:11) découle l’amour de celui qui est
pieux pour le Seigneur et pour les autres, pour son prochain et l’étranger, jusqu’à aimer
son ennemi. (Lévitique 19:17, 18 ; Deutéronome 10:18, 19, 23:7, Proverbes 20:22, Job
31:30 ; Matthieu 5:44, 22:37-40)
L’amour n’est pas un sentiment agréable passager, mais une disposition qui conduit à
l’action et à l’obéissance. Les actes de bonté viennent d’un cœur où l’amour règne.
Oui, la bonté vient de l’Esprit du Seigneur, elle est le fruit de l’esprit saint. Sans elle, on ne
peut ni atteindre le lien de la perfection, ni obtenir une place dans le temple de Dieu.
Il semble nécessaire de donner quelques précisions supplémentaires concernant la
traduction en français du verset 22 : Première difficulté : les différentes traductions (autres
que Segond) existant en français n’utilisent pas les mêmes mots. Toutefois, pour essayer de
faciliter la compréhension de la pensée de l’auteur de la causerie, limitons-nous, à prendre
à titre de comparaison, uniquement la traduction du même verset 22 de la Bible Darby,
assez souvent utilisée par les E.B. : (CITATION ) „Mais le fruit de l’Esprit est l’amour, la
joie, la paix“ ; les tois premiers mots choisis par Darby correspondent à ceux de Segond,
mais ensuite, cela se complique; nous trouvons : “la longanimité, la bienveillance, la bonté“
FIN DE CITATION. Le mot choisi en français par Darby pour le 5é fruit de l’esprit est
„bienveillance“, et le sixième : „bonté“ ; deux mots couramment utilisés en français, dont le
sens est clair (il n’exige pas d’avoir fait de „hautes études“ pour être bien compris par la
majorité, -à noter que ceci a été objectif fondamental recherché par



bibletude.fr
LA BÉNIGNITÉ (AGATHOSYNE)

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 6

Darby dans ses traductions de la Bible en anglais, allemand et français, comme il le
mentionne dans l’introduction des premières éditions de ses traductions). Autre remarque
concernant les différences que nous trouvons dans les traductions : rappelons-nous bien
que J.N. Darby n’était pas français ni suisse romand, non : il est né à Londres d’une famille
anglo-irlandaise (ce qui explique ses prénoms d’origine britannique : John Nelson) ; il
grandit dans une famille influente, et ainsi put faire de brillantes études (en Irlande et en
Angelterre) en humanités en anglais et il commence par se se spécialiser en droit ( à 19
ans, il devient avocat) mais rapidement s’oriente vers une carrière dans les ordres de
l’église anglicane, d’abord comme diacre puis comme simple curé, et s’occupe des
pauvres ; mais il estime que l’église doit rester indépendante du pouvoir civil, alors qu’au
début du XIXè siècle de fortes tensions existent entre le pouvoir anglican et l’Irlande. Fort
de son érudition -il parlait six langues (!)-, il utilise ses compétences pour diffuser la
connaissance de la Bible et prêcher Christ ressuscité et l’amour de Dieu. Ce n’est que dans
la trentaine qu’il quitte la Grande Bretagne pour la Suisse où il restera une dizaine
d’années.
D’après Wikipedia, „il prêche en Suisse l’enlèvement secret de l’Église“; Différentes
interprétations de l’Apocalypse s’opposent ; „une révolution éclate à Genève et Darby doit
fuir car sa vie est en danger“ : il rentre en Angleterre où il poursuit son activité de
prédicateur. Ce n’est qu’à un âge plus avancé qu’il se lance dans la traduction de trois
traductions de la Bible, commençant par l’anglais, puis l’allemand et le français ; or ces
deux dernières n’étaient pas sa langue maternelle. Malgré son talent lingjuistique
remarquable, des nuances ont pu varier/subsister en fonction du sens qu’il ressentiait ou
donna pour certains mots, en son temps ; il publie le Nouveau Testament en français en
1859 -il est alors proche de la soixantaine-. Wikipedia précise : „Cette traduction est titrée
« Version Nouvelle » parce qu’elle ne se base pas, contrairement aux traductions
précédentes de la Bible, sur le « Texte Reçu » des Elzévir de Hollande, mais sur les travaux
critiques qui ont eu lieu au cours du xixe siècle“. Il est ajouté : „Cette traduction a pour
particularité d’être très littérale, de vouloir avant tout respecter le texte, en sacrifiant au
besoin l’élégance du style, voire la clarté du texte traduit“ d’où la difficulté à distinguer le
sens exact de certains passages, comme les 5è et 6è mots de la liste du verset 22.
En allemand la traduction qu’utilise Ionannis Kotulas, -lui-même de langue maternelle grecque-,
ce qui est précisément très intéressant-, est aussi un mot utilisé couramment aujourd’hui : il
équivaut en français à „bonté“, là où, dans la version Segond copiée/ collée sur Internet nous
trouvons un mot rarement utilisé en langue française, „benignité“ (d’où la différence de sens
expliquée au début de la causerie entre le fruit n° 5 et 6 ; ensuite, il développe ces deux termes
en essayant de rester fidèle à la pensée de l’auteur du verset et en maintenant bien la
distinction faites par l’Apôtre; s’il y a deux mots pour définir le fruit de l’amour, ce n’est pas un
hasard!).

https://fr.wikipedia.org/wiki/Textus_receptus
https://fr.wikipedia.org/wiki/Textus_receptus
https://fr.wikipedia.org/wiki/Textus_receptus
https://fr.wikipedia.org/wiki/Textus_receptus
https://fr.wikipedia.org/wiki/Elzevier
https://fr.wikipedia.org/wiki/Elzevier
https://fr.wikipedia.org/wiki/Elzevier
https://fr.wikipedia.org/wiki/Elzevier
https://fr.wikipedia.org/wiki/Quatre_sens_de_l%27%C3%89criture#Sens_litt%C3%A9ral_ou_historique

