
bibletude.fr
LES ANCİENS DİGNES COMMENT SONT-İLS RENDUS PARFAİTS ?

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 1

 Listen to this article

COMMENT SONT-İLS RENDUS PARFAİTS ?

Un corps parfait implique un esprit parfait, car l’esprit fait partie du corps, et un homme qui
n’a pas de cerveau ou qui n’en a que la moitié ne serait pas un homme parfait. Il est
probable qu’il n’y aura pas de divergence d’opinion sur cette question, mais le véritable
point à débattre serait le suivant : Qu’est-ce qui constitue un caractère parfait ?

Le père Adam avait, dans un sens, un caractère parfait lorsqu’il fut créé à l’image et à la
ressemblance de Dieu, étant parfait à la fois dans son esprit et dans son corps. Son esprit
étant à l’image de Dieu, son caractère était bon ; il n’y avait pas de défaut, pas de
prédilection pour le péché, mais l’inverse ― une appréciation de la justice et une propension
à s’y conformer. Il n’avait pas un cœur sans pitié, mais un cœur de chair ― un cœur tendre.
Il n’était pas cruel, mais juste, aimant et bon — tout ce qui constituait un homme bon, parce
que Dieu l’avait fait ainsi.

Mais il y a un autre sens dans lequel nous utilisons le mot caractère, un sens dans lequel
Adam n’a jamais eu un caractère complet, c’est-à-dire un caractère développé, testé et
éprouvé. Dieu l’a mis à l’épreuve et, à cause de son inexpérience, il a échoué, alors même
que son caractère était bon et que tout son organisme était parfait. S’il avait connu Dieu
autant que nous Le connaissons, il aurait sans aucun doute résisté à l’épreuve ; mais s’il
avait réussi cette épreuve concernant la manducation du fruit défendu, nous ne pensons pas
que cela aurait été la fin de son épreuve. Sans aucun doute, d’autres épreuves seraient
venues, et progressivement il aurait grandi dans la connaissance de Dieu, dans l’obéissance,
etc. ; mais manquant d’expérience il chuta dès la première partie de son épreuve. Ainsi, les
Écritures nous informent, en ce qui concerne notre Seigneur Jésus en tant qu’homme, qu’Il
a pu endurer fidèlement grâce à sa connaissance du Père acquise auparavant.

Si nous supposions que notre Seigneur Jésus était simplement un homme parfait comme
Adam, sans aucune connaissance complémentaire de Dieu, sans aucune appréciation de sa



bibletude.fr
LES ANCİENS DİGNES COMMENT SONT-İLS RENDUS PARFAİTS ?

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 2

« gloire auprès du Père avant que le monde fût » (selon Jean 17 : 5), sans aucun aperçu du
plan divin donné par le saint Esprit et la Parole de Dieu, nous Le supposerions tout aussi
susceptible d’échouer qu’Adam ; mais lorsque nous nous rappelons qu’Il avait ces diverses
autres bénédictions, nous voyons alors la force de l’Écriture qui dit : « Par sa connaissance
mon serviteur juste justifiera beaucoup d’hommes, et il se chargera de leurs iniquités »
(Ésaïe 53 : 11) ― se référant au moment de sa consécration à la mort et de sa crucifixion sur
la croix.

Notre Seigneur avait la connaissance qui Lui permettait de voir et de comprendre d’une
manière impossible à Adam. Dans son cas, nous voyons que la mise à l’épreuve par
l’adversaire pendant les quarante jours de jeûne dans le désert n’a pas été considérée par le
Père comme une preuve suffisante de la perfection de son caractère, mais, au contraire,
nous constatons qu’« Il a été tenté comme nous en toutes choses » (Hébreux 4 : 15), et que
pendant trois ans et demi cette mise à l’épreuve s’est poursuivie. Cette déduction doit être
tirée non seulement des récits du Nouveau Testament sur les expériences de notre
Seigneur, mais aussi des paroles de l’Apôtre : « Considérez celui qui a enduré une telle
contradiction de la part des pécheurs contre lui-même » (Hébreux 12 : 3 – Darby). De plus,
la même idée est illustrée par le souverain sacrificateur qui, pendant la période qui illustre
le ministère terrestre de notre Seigneur, se trouvait dans le Saint, émiettant l’encens sur le
feu, représentant ainsi symboliquement le test et la mise à l’épreuve, en tout point, du
caractère de notre Seigneur.

Si, donc, il était approprié que notre Seigneur soit mis à l’épreuve après avoir été engendré
comme nouvelle créature, après avoir consacré sa vie jusqu’à la mort, et s’il est approprié
que nous soyons aussi pleinement mis à l’épreuve après être devenus de nouvelles
créatures, engendrées du saint Esprit, alors nous pourrions nous demander comment les
anciens dignes ont été mis à l’épreuve de façon à constituer une épreuve complète de leur
caractère. Lorsque nous examinons les récits concernant ces hommes — Énoch, Abraham,
Moïse, Samson, Daniel et d’autres — nous constatons qu’ils ont fait preuve d’une grande foi
et qu’ils ont enduré de sévères épreuves et des tests de leur loyauté envers Dieu et de leur
confiance en Lui. Nous ne sommes donc pas surpris que le témoignage « qu’ils plurent à
Dieu » ait été rendu à leur sujet. Cela nous donne l’assurance qu’ils ont développé leur
caractère d’une manière considérable. Dieu a dû voir que leurs cœurs étaient loyaux, sinon
Il ne les aurait jamais jugés dignes de la « meilleure résurrection » (Hébreux 11 : 35). En
même temps, nous croyons qu’ils auront besoin d’une expérience complémentaire.



bibletude.fr
LES ANCİENS DİGNES COMMENT SONT-İLS RENDUS PARFAİTS ?

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 3

La foi semble être l’élément principal du caractère qui fut développé au cours des
expériences de Samson. Nous ne savons pas dans quelle mesure la patience, la longanimité,
la bonté fraternelle, la gentillesse, la douceur, etc. ont été développées dans son caractère ;
rien n’est dit à ce sujet, mais nous n’avons aucune raison de supposer que Samson était un
homme très doux. Le fait d’avoir tué 3000 hommes avec la mâchoire d’un âne, ainsi que
d’autres expériences, ne semble pas l’impliquer. Nous pouvons donc raisonnablement
supposer que, bien que Samson sera ramené dans un état absolument parfait et sous les
conditions favorables de l’âge Millénaire, il y aura probablement des expériences dans la vie
qu’il n’a jamais éprouvées et qui seront si nouvelles pour lui qu’il pourrait être en danger de
commettre des erreurs. Il est certain qu’il aura beaucoup à apprendre en ce qui concerne
les choses de l’Esprit de Dieu. Les Écritures affirment que tous seront placés sous la
bénédiction du saint Esprit dans le futur.

Ces anciens dignes ne seront pas engendrés de l’Esprit, comme l’est l’Église, mais la même
prophétie qui rapporte comment les serviteurs et les servantes doivent recevoir le saint
Esprit au cours de cet âge de l’Évangile, dit aussi qu’« après ces jours-là, je (Dieu) répandrai
mon esprit sur toute chair » (Joël 2 : 28). Et puisque ces anciens dignes ont vécu avant
l’effusion du saint Esprit, leur temps pour recevoir une mesure de cette bénédiction
appartient au futur et sans aucun doute le don du saint Esprit pour eux aura beaucoup à
voir avec l’affermissement de leurs caractères qui seront déjà parfaits. Ils seront amenés à
une plus grande connaissance, et ayant déjà enduré des épreuves et prouvé leur loyauté, ils
n’auront plus qu’à apprendre à utiliser leurs talents et leurs facultés en pleine conformité
avec la volonté divine.

Nous comprenons que ces hommes seront susceptibles de mourir, c’est-à-dire qu’ils seront
mortels et sujets à la mort ; mais il est très improbable qu’ils soient condamnés à la seconde
mort. Si un homme a résisté à l’épreuve dans des conditions d’ignorance et de superstition,
et dans les ténèbres manifestes de son époque ― s’il a enduré les tentations du monde et de
l’adversaire, et s’il s’est montré fidèle dans ces conditions ― il est raisonnable de supposer
qu’il sera trouvé parfait dans les conditions de l’âge Millénaire, qui seront beaucoup plus
favorables à la justice et à une complète obéissance à Dieu. Nous n’avons donc aucune
raison de supposer qu’aucun des anciens dignes n’atteindra pas le but éternel, la vie
éternelle.

Le fait que les anciens dignes seront sous l’arrangement de la Nouvelle Alliance, sous le



bibletude.fr
LES ANCİENS DİGNES COMMENT SONT-İLS RENDUS PARFAİTS ?

Copyright © Association des Etudiants de la Bible | 4

royaume Médiatorial, sans avoir pleinement accès au Père jusqu’à la fin de l’âge Millénaire,
n’est pas une preuve de défaveur ni de quelque chose de contraire à leurs meilleurs
intérêts, mais plutôt un arrangement très gracieux par lequel toute erreur possible serait
couverte par la médiation de Christ et ne les amènerait pas sous la sentence divine de la
seconde mort. Nous ne nous attendons pas à ce qu’ils commettent des erreurs, mais si, à
leur réveil, ils devaient être immédiatement remis à Dieu, et si la loi de Dieu agissait comme
nous le comprenons, comme elle l’a fait dans le cas d’Adam, de sorte que la moindre
déviation signifiait la mort, nous voyons que leur position serait beaucoup moins favorable.
Par conséquent, l’âge Millénaire leur fournira une pleine occasion d’arriver à une complète
connaissance ; et nous croyons que les Écritures indiquent, bien qu’elles ne l’affirment pas
positivement, que leur fidélité, mise à l’épreuve par leur service pendant l’âge Millénaire, en
tant que partie de la semence naturelle d’Abraham, en bénissant le reste de sa postérité et
tous les Gentils qui viendront dans cette postérité, les rendra dignes d’un changement de
nature et d’une participation à la Grande Compagnie sur le plan spirituel.

WT1910 p4611


